
57ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  Вікова та педагогічна психологія

ВЧИНКОВА ОРГАНІЗАЦІЯ ВЗАЄМОЗАЛЕЖНОСТИ  
ДИНАМІЧНОЇ СТРУКТУРИ ПІСЛЯДІЇ І ПОЕТАПНОГО РОЗВИТКУ 
РЕФЛЕКСИВНОСТИ МАЙБУТНІХ ПЕДАГОГІВ

DEED-BASED ORGANIZATION OF THE INTERDEPENDENCE BETWEEN THE 
DYNAMIC STRUCTURE OF THE POST-ACTION AND STAGED DEVELOPMENT 
OF REFLEXIVITY IN PROSPECTIVE PEDAGOGUES

УДК 159.9.019:159.923
DOI https://doi.org/10.32782/hbts.78.2.10
Стаття поширюється на умовах  
ліцензії CC BY 4.0

Фурман А.В.
д.психол.н., професор кафедри 
психології та соціальної роботи, 
головний редактор журналу 
«Психологія і суспільство»
Західноукраїнський  
національний університет
ORCID ID: 0000-0003-1550-6955

Кузьминська Д.М. 
завідувачка відділення  
профільної середньої освіти 
за професійним спрямуванням, 
викладачка кафедри педагогіки, 
психології та окремих методик
Комунальний заклад вищої освіти
«Вінницький гуманітарно-педагогічний 
коледж»,
здобувачка третього рівня вищої освіти
Західноукраїнський  
національний університет
ORCID ID: 0009-0001-5501-2442

У статті здійснено міждисциплінарний ана-
ліз феномену рефлексії як багатовимірного 
психічного утворення і свідомісного фено-
мену, що постає центральною категорією 
сучасної психології особистості та психо-
софії вчинку. Розкривається логіко-канонічна 
структура психологічної післядії, яка охоплює 
чотири ключові компоненти: інтеріоризацію, 
катарсис, екстаз і переображення. Запро-
понована модель описує динаміку переходу 
зовнішнього досвіду у внутрішній план сфер-
ного життєпотоку свідомости особистості, 
самоусвідомлювальний плин-перебіг пережи-
вання екзистенційно-емоційного напруження 
і процесний перебіг трансцендування як вихід 
самісної здатності особи за формат обмеже-
ного й досвідно спричиненого ось-буття та 
як вищу форму її самотворення. На засадах 
філософських учень М. Бердяєва, Е. Гусерля, 
М. Гайдеггера, Ж.-П. Сартра і психологіч-
них концепцій А. Бандури, А. та О. Фурма-
нів, О. Савченко, Я. Бугерко, Д. Кузьминської 
проаналізовано еволюцію поняття-уявлення 
рефлексії від філософського до психологіч-
ного трактування. Здійснено спробу синте-
зувати класичні й сучасні підходи в межах 
вчинкової парадигми В. Роменця і цикліч-
но-вчинкового підходу А. Фурмана. Зокрема, 
доведено, що рефлексія і рефлексивність як 
феномени потоку свідомости людини мають 
учинкову канонічну організацію на всіх етапах 
внутрішньо повноцінного вчинку – на ситуа-
ційному, мотиваційному, дійовому та після-
діяльному, який водночас формує основу для 
наступного діяння. У післядіяльному вчиненні 
виокремлено чотири фази: інтеріоризацію, 
катарсис, екстаз і переображення, що відо-
бражають динаміку переходу досвіду у вну-
трішній план свідомости. Рефлексивність 
розглядається як ресурс розвитку особи-
стости, формування Я-концепції та психо-
духовного зростання. Креативна рефлексив-
ність постає вищою формою самопізнання й 
самотворення, що забезпечує продукування 
особою нових смислів, моделей поведінки і 
сценарію діяльності.
Ключові слова: особистість, вчинок, піс-
лядія, рефлексія, рефлексивність, креатив-
ність, Я-концепція, майбутній педагог.

The article provides an interdisciplinary analy-
sis of the phenomenon of reflection as a multi-
dimensional mental formation and conscious 
phenomenon, which is a central category of 
modern personality psychology and psycho-
sophy of the deed. The logical and canonical 
structure of the psychological post-action is 
revealed, which encompasses four key com-
ponents: internalization, catharsis, ecstasy, and 
transformation. The proposed model describes 
the dynamics of the transition of external expe-
rience into the internal plane of the spherical life 
flow of personal consciousness, the self-aware 
flow of experiencing existential and emotional 
tension, and the process of transcendence as 
the exit of a person’s self-ability beyond the for-
mat of limited and experientially caused being 
and as a higher form of self-creation. Based on 
the philosophical teachings of M.O. Berdyaev, 
E. Husserl, M. Heidegger, J.-P. Sartre, and the 
psychological concepts of A. Bandura, A.V. and 
O.E. Furman, O.V. Savchenko, Ya.M. Bugerko, 
and D.M. Kuzminska, the evolution of the con-
cept-idea of reflection from philosophical to psy-
chological interpretation is analyzed. An attempt 
is made to synthesize classical and contemporary 
approaches within the deed-based paradigm of 
V.A. Romenets and the cyclic-deed approach of 
A.V. Furman. It is demonstrated that reflection and 
reflexivity, as phenomena of the human stream of 
consciousness, possess a canonical deed struc-
ture at all stages of a fully realized deed – situa-
tional, motivational, active, and post-action – the 
latter simultaneously forming the foundation for 
the next deed. Within the post-action stage, four 
successive phases are distinguished – interioriza-
tion, catharsis, ecstasy, and transformation – each 
reflecting the dynamic transition of experience into 
the internal plane of consciousness. Reflexivity is 
conceptualized as a crucial resource for personal 
development, the formation of the Self-concept, 
and psychospiritual growth. Creative reflexivity is 
presented as the highest form of self-understand-
ing and self-creation, enabling the individual to 
generate new meanings, behavioral patterns, and 
scenarios of activity.
Key words: personality, deed, post-action, 
reflection, reflexivity, creativity, self-concept, pro-
spective pedagogue.

Актуальність теми дослідження. 
Рефлексія і рефлексивність у контексті 

осмислення вчинку
Поняття післядії, або рефлексії, у психології 

XX століття тлумачиться як реакція на завершену 
вчинкову дію, що полягає в її осмисленні. Це акт 
самоповернення до власної дії, що є завершаль-
ним, чітко окресленим компонентом повного вчин-
кового діяння. Рефлексія – це насамперед форма 
звернення свідомости до себе, повернення-поступ 

до власного Я, що забезпечує пізнання глибин-
них смислів власного буття і є одним з проявів ак-
тивності людини [7, с. 72–74]. У процесі рефлексії 
здійснюється інтеріоризація досвіду – формуван-
ня внутрішнього світу особистости, усвідомлення 
себе, здатність до самопізнання. Це не просто ког-
нітивний процес, а фундаментальний акт самопі-
знання і самоорганізації людини, внаслідок якого 
вона набуває здатності розуміти свої дії як части-
ну особистісного досвіду, що має смисложиттєвий 



ГАБІТУС

58 Випуск 78. Т. 2. 2025

вимір. Через рефлексію особа не лише аналізує 
здійснене, а й переживає катарсис – емоційне очи-
щення, що спричиняє переображення (тобто смис-
лову трансформацію) внутрішнього світу суб’єкта. 
Тож рефлексія завжди пов’язана з усвідомленням 
власної поведінки. Саме психологія, поруч із фі-
лософією, є тією галуззю людинознавчого знання, 
яка послідовно досліджує динаміку осмислення 
людських дій, їх ціннісне підґрунтя, та визначає, 
у чому полягає сенс життя в межах особистісного 
досвіду. Від філософії вона успадковує постанов-
ку екзистенційних питань і підноситься до рівня 
рефлексивної оцінки власної діяльності.

Однак, незважаючи на розлогі епістемологічні 
здобутки філософської і наукової думки в обґрунту-
ванні сутності, природи й феноменології людської 
рефлексії, невисвітленою залишається така про-
блемна лакуна пізнання, як учинкова організація 
будь-якого більш-менш цілісного мислерефлексив-
ного процесу, що охоплює усвідомлену інтенційність 
і взаємопроникнення понятійно-категорійної визначе-
ности особистости у світі й самій собі на різних ета-
пах онтогенезу та в ситуаційному вимірі повсякдення 
на різних стадіях здійснення як окремої довершеної 
діяльності, так і повновагомого вчинку, що характе-
ризує її не стільки за природою, скільки за духом 
«як цілий універсум», «потенційний усесвіт в інди-
відуальній формі», екзистенційний центр ось-буття, 
врешті-решт як «творчий акт перемоги духовного 
осереддя» в її свободі-екзистенціюванні [3].

Мета дослідження – на основі ґрунтовного 
філософсько-психологічного висвітлення сутніс-
них узмістовнень і феноменальних оприявлень 
рефлексії та рефлексивності в життєдіяльності лю-
дини створення та охарактеризування авторської 
матриці вчинкової організації взаємозалежности 
категорійної визначеності динамічної структури піс-
лядії і поетапного розвитку рефлексії як поліусві-
домлювальної здатності особистости.

Мета конкретизується в таких завданнях нау-
кового пошуку:

1)  висвітлити рефлексію і рефлексивність у кон-
тексті осмислення вчинку як основного способу 
людського буття;

2)  домогтися категорійної визначеності та здійс-
нити характеристику динамічної структури вчинко-
вої післядії у фокусі дослідження рефлексії;

3)  обґрунтувати рефлексивність як самісний 
ресурс особистісного зростання і розвитку Я-кон-
цепції юні.

Об’єктом вивчення є рефлексія в її складно-
процесному перебігу як осереддя або як централь-
на ланка післядіяльного етапу / складника циклічно 
завершеного вчинку особи.

Предмет дослідження становить поетапне роз-
виткове функціонування та збагачення рефлексив-
ності у хлопців і дівчат юнацького віку в чотирьох 
взаємодоповнювальних аспектах-ресурсах:

а) як інтенційованої свідомістю внутрішньої умо-
ви-здатности уприсутнення та самоздійснення лю-
дини як біопсиходуховного створіння;

б) як інтегральної риси-властивости особи усві-
домлювати світ і себе у своїх суб’єктних формови-
явах, екзистенціюванні та діяннях;

в) як актуалізаційного каналу й психодуховного 
механізму самісного усвідомлення, що уможлив-
лює творення людиною самої себе і як особистості, 
і як індивідуальності, і як універсуму;

г) як осереддя вчинкової післядії в його бага-
топроцесній самоактуалізованости та різноманітній 
феноменальності.

Методологічну оптику чинного дослідження 
становлять орієнтовані на постнекласичну раціо-
нальність методи, засоби та інструменти професій-
ного методологування на п’яти рівнях або поясах 
рефлексивно компетентного зреалізування: а) кон-
кретного – кватерна або квінтетна мислесхема, б) 
одиничного – нижче пропонована матриця вчинко-
вої післядії в її категорійних визначеннях, в) осо-
бливого – авторський циклічно-вчинковий підхід, 
його принципи, закономірності, нормативи, г) за-
гального – сфера професійного методологування 
як самобутня свобода-практика світу методології, 
д) універсального – вітакультурна методологія як 
канонічна форма методології взагалі [12; 14; 15; 
16; 18; 20; 21; 22].

Новизна дослідження полягає в тому, що 
вперше рефлексія і рефлексивність як феноме-
ни сферного життєпотоку свідомости людини ма-
ють вчинкову канонічну організацію на всіх етапах 
здійснення нею внутрішньо повноцінного вчинку 
(ситуаційному, мотиваційному, дійовому), зокрема 
й на післядійовому (тобто на завершальному етапі, 
який водночас є підґрунтям для початку наступного 
вчинку), що аргументовано доведено цим дослі-
дженням та відображено у вигляді такого продукту 
чистого мислення, як матриця, яка збагачує як на-
явне теоретико-предметне знання психософійного 
спрямування, так і суто методологічне, визначаючи 
способи, засоби та інструменти самотворення нау-
ковцем нових смислових полів власної дослідниць-
кої свідомости в названому проблемному просторі 
пошуків, сумнівів та інсайтів.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Упродовж історії поняття рефлексії розвивалося 
в різних філософських системах. За Сократом, 
рефлексія виникає як результат морального зу-
силля, через яке людина осмислює істину в собі 
самій. Арістотель тлумачив її як прояв божествен-
ного розуму, здатного пізнавати власну суть че-
рез продукування і розгляд предмета мислення. 
В А. Августина рефлексія – це спосіб повернення 
до себе як до образу Божого. В епоху Відродження 
вона набуває космологічного виміру – як неподіль-
ний зв’язок людини з макрокосмом.

У Новий час Р. Декарт визначав рефлексію як 
акт мислення, спрямованого на пізнання самого 
себе. Дж. Локк наголошував на ролі внутрішнього 
досвіду у формуванні рефлексії. У Г. В. Ляйбні-
ца вона постає як здатність розрізняти уявлення. 
І. Кант трактував рефлексію як здатність суб’єкта 
порівнювати уявлення, що й уможливлює утворен-



59ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  Вікова та педагогічна психологія

ня об’єктів. У Й. Г. Фіхте рефлексія – це акт сві-
домости, що спрямований на себе. Ф. В. Шеллінг 
пов’язував її з інтелектуальним інтуїтивним пізнан-
ням, а Г. В. Ф. Гегель – із рушійною силою духу, що 
виявляє себе через самозгортання в предмет.

У XIX–XX століттях рефлексія перетворюєть-
ся на предмет спеціального наукового аналізу. 
У філософії вона асоціюється з переходом від 
чуттєвої до трансцендентальної свідомости. Вона 
трактується як процес, у якому суб’єкт пізнає са-
мого себе через усвідомлення буттєвих смислів 
власної дії. Зокрема, у феноменології Е. Гусер-
ля рефлексія витлумачується як ключовий метод 
осягнення структури свідомости, що виявляє себе 
через акти інтенційності. Мислитель розрізняє три 
форми рефлексії, які мають різну гносеологічну 
спрямованість і глибину: 1) емпірична рефлек-
сія – це найпростіший рівень осмислення, що сто-
сується конкретного акту свідомости, він фіксує 
зміст пережиття як такого і дає змогу аналізувати 
окремі психічні акти; ця форма рефлексії залиша-
ється в межах природного погляду на дійсність; 
2) трансцендентально-логічна рефлексія – пе-
редбачає усвідомлення не лише окремого акту, 
а й логічних структур пізнання, завдяки яким стає 
можливою сама побудова об’єкта; так, ідеться 
про рефлексію над умовами можливості досвіду, 
що дає змогу виокремлювати пізнавальні форми, 
за допомогою яких суб’єкт формує уявлення про 
світ; 3) трансцендентально-ейдетична рефлек-
сія – найвищий ступінь рефлексивного аналізу, 
що зосереджений на апріорних сутностях досвіду, 
він пов’язаний з осягненням ідеальних структур 
свідомости й сутнісних характеристик предметів, 
причому так, як вони дані в «чистій» свідомости; 
така рефлексія дає змогу виявити універсальні 
умови можливості буття об’єкта як такого у сфері 
свідомости [5].

Так, рефлексія в гусерліанській традиції стає 
методом виявлення сутнісних підстав пізнання та 
основою для феноменологічного аналізу свідомос-
ти. Через послідовне поглиблення – від емпірично-
го через логічне до ейдетичного рівня – розкрива-
ється структура пережиття і можливість конструкції 
смислу, що має ключове значення для осмислення 
вчинкової дії у контексті особистісного досвіду ок-
ремої людини.

У М. Гайдеггера рефлексія – це спосіб вияв-
лення людського існування як буття-до-смерти, 
де «ось-буття» розкриває свою істинну природу 
через осмислення власної обмеженості. У праці 
«Sein und Zeit» (1927) він наголошує на тому, що 
рефлексія – це спосіб осягнення власної екзистен-
ції у контексті моральної відповідальності [4].

Отже, вчинкова післядія як рефлексивний акт 
має не лише теоретичне, а й глибоке практичне 
значення: вона забезпечує людині змогу усвідо-
мити себе суб’єктом дії, сформувати особистісний 
смисл вчинку, інтегрувати його в цілісну картину 
світу. Через цей процес відбувається формування 
смисложиттєвих настановлень – стійких екзистен-

ційних орієнтацій, що визначають подальші дії лю-
дини, її ставлення до себе, інших і до світу загалом 
[7, c. 72–74; 10; 11].

Рефлексивність функціонує як одна з централь-
них ліній внутрішньої динаміки психіки, розкриваю-
чись у відповідь на очікувану реакцію на вчинок із 
боку зовнішнього світу, або внутрішнього засвіту. Її 
джерелом слугує інтенція – спрямованість свідомо-
сти на змістовне пережиття чи на певний предмет 
дії. Вона структурує простір учинку, активізуючи 
драматичне напруження між бажаним і можливим, 
між уявленим і досяжним. У цьому напруженні роз-
гортається рефлексивне поле особистості, де сам 
учинок набуває онтологічного статусу – не як про-
ста дія, а як носій смислу миследіяння, вкорінений 
у внутрішнє Я людини. Вчинок постає у двовимір-
ності: як здійснення й водночас як нездійснення 
ідеалу. Він триває не лише як подія у часі, а і як 
внутрішній духовний поступ, що зберігає свою силу 
завдяки незавершеності. У цьому процесі неуспіш-
на реалізація або невизначеність результату не 
знижують значущості вчинку, а навпаки інтенси-
фікують інтенцію, посилюючи її рефлексивну про-
дуктивність. Саме в точці розриву між ідеальним 
і дійсним народжується глибоке осмислення, що 
перетворює дію на вчинок, а момент – на подію 
в структурі розвиткової особистості. На цьому 
ґрунті постає вчинковий канон – внутрішній орієн-
тир, який не є завершеною чи усталеною нормою, 
а виявляється як структурна дійсність, що постій-
но трансцендує себе. Проте вчинковий канон не 
становить чисту ідеалізацію або недосяжність. Він 
становить собою уреальнене ідеалізоване – ідеал, 
який знаходить утілення, але водночас зберігає 
відрив від емпіричного, формуючи напружену межу 
між граничним людським прагненням і конкретною 
особистою поведінкою. У цьому виявляється його 
ідеальна реалістичність як самісної форми персо-
нального здійснення, що одночасно є самопереви-
щенням особистості.

У парадигмі глибинної психології вчинковий ка-
нон співвідноситься з архетиповими структурами 
несвідомого. Як указував К. Г. Юнг, архетип відіграє 
роль внутрішнього зразка, колективно-індивідуа-
лізованого змісту, який актуалізується в поведінці 
[25]. У цьому сенсі вчинковий канон є архетипом 
моральної дії, що не диктується зовнішніми припи-
сами, а виникає з потреби внутрішньої узгоджено-
сті між цінністю, інтенцією та дією.

Психологічне осмислення вчинку неможливе 
без урахування його онтологічних характеристик. 
Учинок не лише відбувається в просторі й часі, він 
трансформує саму психічну реальність, діючи як 
імпульс у її становлення. У цьому вимірі важливою 
стає характеристика внутрішнього процесу, у якому 
відбувається самоконституювання особистості. Та-
кий процес формує не тільки одиничну дію, а й тип 
поведінкової активності, яка містить екзистенційне 
переживання власної межі можливостей. Унікаль-
ність учинку зумовлена не повторюваністю його 
обставин, а глибиною свідомісної інтенції, з якої 



ГАБІТУС

60 Випуск 78. Т. 2. 2025

він народжується. У структурі психологічного ка-
нону поєднуються три головні риси: унікальність, 
типологічність та індивідуальність. Канон не об-
межується відображенням загального; він органіч-
но охоплює одиничне як сутнісну характеристику 
психіки, що самовиражається в межових ситуаціях. 
Типологічність у цьому контексті – це не просто 
класифікація, а форма глибинного узагальнення, 
яке враховує не зовнішню схожість, а структурну 
спорідненість механізмів самоздійснення. 

Розгортання психологічного канону потребує 
також уведення поняття-уявлення канонічної пси-
хології як наукової перспективи, зорієнтованої не 
лише на об’єктивні закономірності, а й на виявлен-
ня форм цілісного психічного акту. Така психологія 
досліджує не абстрактні характеристики психіки, 
а її завершеність, цілісність, здатність до саморе-
алізації через цикл учинення. Відповідно, дослід-
ницьке поле зміщується до осмислення моментів 
істини в межах людського досвіду, де траєкторії 
внутрішнього зростання особистості перетинають-
ся з граничними смислами її ось-буття. Саме на 
цьому ґрунті постає ідея, що найглибше у психіці 
збігається з найглибшим у спільному. У момент 
вчинку індивідуальне Я стикається з підґрунтям 
чи матеріалом наявного людського досвіду, і саме 
ця зустріч визначає істинну подію-вчинення в лоні 
психіки. У цьому сенсі психологічний канон є не 
фіксованою нормою, а внутрішньою смисловою 
організованістю, що реалізується через граничні 
форми поведінки – вчинки, які мають екзистенційну 
значущість значення [7, с. 74–76; 17].

Рефлексія як осереддя психологічної післядії 
постає багатовимірним феноменом, що інтегрує 
внутрішню динаміку осмислення дії, перетворення 
зовнішнього на внутрішнє, очищення психіки через 
емоційний досвід і подолання меж власного Я в на-
прямі поступу до трансцендентного. Ця структурна 
цілісність має триєдиний характер, поєднуючи ін-
теріоризацію, катарсис та екстаз, де кожен процес 
формує відповідний рівень здійснення психічного 
реагування на вчинок і ті переживання, що його 
супроводжують та що врешті-решт спричиняють 
переображення особистості.

Категорійна визначеність і характеристика 
динамічної структури післядії у фокусі рефлексії

Інтеріоризація (від лат. interior – внутрішній) роз-
глядається як первинна фаза рефлексивного акту. 
Сутнісно це процес переходу зовнішнього в план 
внутрішньої суб’єктивності, завдяки чому формуєть-
ся внутрішній психічний простір, у якому розгортаєть-
ся осмислення вчинку. Концепт інтеріоризації розро-
блявся Ж. Піаже, П. Жане, Ж. Валлоном, Л. Вигот-
ським та С. Рубінштейном. Виготський наголошував, 
що інтеріоризація відбувається через привласнення 
дітьми соціальних форм взаємодії, які й перетворю-
ються на внутрішні (вищі) психічні функції.

Інтеріоризація як внутрішній план рефлексії 
передбачає не лише відтворення образу події, 
а і її переоформлення, віддзеркалення та глибин-

не опанування у формі суб’єктивного психічного 
смислу. С. Рубінштейн трактує цей процес як «усе-
реднення буття», у межах якого суб’єкт перестає 
бути відокремленим від світу й починає його пере-
живати як частину власного внутрішнього досвіду. 
Так, інтеріоризація є не механічним копіюванням 
зовнішнього, а суб’єктивним перетворенням, що 
створює підґрунтя для подальшого глибинного ана-
лізу пережитого.

Катарсис  – наступний складник структури 
рефлексії, що визначається як емоційно-психоло-
гічне очищення, пов’язане з вивільненням внутріш-
нього напруження, етичного або суто екзистенцій-
ного конфлікту. Традиція осмислення катарсису 
має глибокі корені в західній і східній філософіях, 
у творах Піфагора, Геракліта, Прокла, Гемлія, Ци-
церона, Августина, Платона, а пізніше в естетиці 
Відродження (М. Маджі, А. Мінтурно, Л. Джиральді, 
Ф. Буонарроті), у психології XX ст. (З. Фройд, А. Ад-
лер, К. Юнг, О. Ф. Лосєв, О. Бердяєв, Дж. Воллес, 
О. Лук). Катарсис постає як переживання трагізму, 
пов’язане з усвідомленням неможливости остаточ-
ного досягнення гармонії і водночас – з її тимчасо-
вим відновленням через емоційне напруження. Це 
стан, у якому втрата очікуваного сенсу супроводжу-
ється руйнуванням старих психічних структур, очи-
щенням місця для нових душевно-духовних зміс-
тів. Психоаналітична традиція акцентує увагу на 
катарсисі як вивільненні витісненого, на процесах 
регресії та компенсації (або надкомпенсації), що 
допомагають психіці відновити цілісність. Одним 
із механізмів катарсису є також субституція – пе-
ренесення емоцій на інший об’єкт або ситуацію, 
яка дає змогу перетворити агресивні, небажані чи 
болісні переживання в соціально та психологічно 
прийнятні форми.

Третя фаза рефлексивного циклу – екстаз як 
межова екзистенція ось-буття особи, що відмін-
на від фази духовного переображення. Вона ста-
новить вищий рівень переживання, у якому осо-
бистість виходить за межі звичного Я, долаючи 
індивідуальні та ціннісно-смислові обмеження. 
Сам термін «екстаз» (грец. – «вихід за межі») оз-
начає перебування поза собою, виняткове емо-
ційне піднесення, інтелектуальне чи суто емоцій-
не злиття з предметом переживання. Це явище 
досліджувалося як у релігійній (Платон, Августин, 
Клеровський), так і в естетичній традиції (Дж. Бру-
но, М. де Унамуно, І. Кант, М. О. Бердяєв). Екстаз 
може мати різні модуси: як емпатія – здатність до 
граничного співпереживання (Карл Роджерс, Т. Ліп-
пс), як ентузіазм – натхненне входження в дію, що 
актуалізує сутнісні сили людини (Гегель, І. Кант), як 
екзистенційно окрилена насолода – стан глибокого 
задоволення, пережиття миттєвостей внутрішнього 
щастя і втіхи від наслідків утілення в життя благо-
датного вчинення (В. Роменець, А. Фурман).

Воднораз, насамперед для збагачення автор-
ського бачення В. Роменцем пофазного розвитку 
рефлексії на етапі вчинкової післядії, нами зміс-
товно розмежовуються екстаз окриленого неса-



61ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  Вікова та педагогічна психологія

мовитого вчинення і самісного переображення як 
перетворення людиною самої себе за духовними 
канонами виходу за межі природного, обтяжено-
го об’єктивацією, себто мовиться про вихід у світ 
трансцендентного в самоактуалізаційних актах 
упоєння, вірування, благоговіння, творення, ко-
хання та ін. А це означає, що післядійовий етап 
учинку, зосереджуючись в актуальному осередді 
взаємозалежного плину сукупності рефлексивних 
процесів, у своєму логіко-структурному перебігу як 
завершальна онтофеноменальна цілісність містить 
чотириланкову внутрішньовчинкову організацію: 
ситуація характеризується домінантним перебігом 
процесів інтеріоризації, мотивація – катарсису, 
дія – екстазу-радости, післядія – духовного пре-
ображення.

Тож мовиться про вчинок рефлексії, який охо-
плює чотири компоненти, що поетапно форму-
ють динамічну структуру післядії, у якій почергове 
вактуальнення отримують рефлексивні процесні 
акти дедалі складнішого психодуховного змісту: 
від привласнення особою соціокультурного досві-
ду (інтеріоризація), через емоційне очищення (ка-
тарсис) і замежове почуттєве піднесення (екстаз) 
до духовного перетворення (переображення). І це 
справді не лінійна, а спіралеподібна модель, що 
відображає розвиток психічної структури у відпо-
відь на смислово значущі дії, події чи конфлікти 
[7, с. 76–81]. Її доцільно подати у вигляді матриці 
вчинково-категорійної визначености динамічної по-
будови післядії і чотириетапного розвитку рефлек-
сії як її складного поліпроцесного осереддя (табл.), 
що потребує окремого детального вивчення.

У праці Ж.-П. Сартра «Екзистенціалізм – це гу-
манізм» рефлексивність постає не як побічна кате-
горія, а як фундаментальна якісна характеристика 
людського буття [9]. Цей текст є взірцем глибокого 
філософського аналізу самосвідомості свободи, 
вибору та відповідальності, тобто тих компонентів, 
що і становлять сутність рефлексивно компетент-
ної особистості [8]. Відомий мислитель виходить із 
тези, що «існування передує сутності», тим самим 
підкреслюючи: людина не має заданої наперед 
природи, вона лише стає тим, ким себе усвідомлює 
і створює через власні вчинки. Це усвідомлення, 
постійна саморефлексія, через яку людина себе 
формує, – ключ до розуміння екзистенціалізму як 
філософії граничної рефлексивності. Особистість 
у Сартра – це проєкт, що переживається суб’єк-
тивно, але має онтологічну вагу в реальному світі. 
Такий проєкт існує лише через безперервне осяг-
нення себе – у реальних умовах, у конфліктах, 
у рішенні, у кризі. Саме рефлексія дає змогу цей 
проєкт актуалізувати, віднаходити власну свободу 
в будь-яких обставинах. Особистість, яка рефлек-
сує, у сартрівському сенсі – це та, яка усвідомлює 
свою відповідальність не тільки за себе, а й за все 
людство. Оскільки кожен акт вибору передбачає 
утвердження певної норми буттєвости, особа своїм 
вибором конструює образ людини загалом.

У цьому смисловому контексті рефлексія – це 
акт самообрання, що водночас становить дію внор-
мованого впливу. Саме через власну рефлексивну 
дію особистість створює моральну модель для ін-
ших, виступаючи в ролі «законодавця». Така пози-
ція, за Сартром, неминуче веде до тривоги – однієї 

Таблиця 
Матриця вчинкової організації взаємозалежності категорійної визначености  

динамічної структури післядії і поетапного розвитку рефлексії  
(автори А. Фурман, Д. Кузьминська, створено 31.07.2025 р.)

Основоположні 
методологічні 

параметри

Логіко-канонічна структура вчинку (за теорією В. Роменця)
Ситуація Мотивація Дія Післядія

Категорія Інтеріоризація Катарсис Екстаз Переображення

Сутність

Перехід 
зовнішнього 
у внутрішній 

психічний простір 
через осмислення 

вчинкової дії

Емоційне очищення 
через переживання 

конфлікту або 
втрати сенсу життя

Вихід особи за 
межі власного Я, 

стан сильного 
піднесеного 
задоволення 

і радости

«Особистість 
як творчий акт» 
(М. О. Бердяєв), 
її екзистенційне 

єднання 
з ось-буттям 

(М. Гайдеггер)

Основне 
узмістовлення

Засвоєння, 
віддзеркалення, 

формування 
внутрішнього 
образу світу

Реакція 
на внутрішнє 
напруження, 

психічна розрядка, 
емоційне 

вивільнення

Трансценденція 
як перехід особи 
за межі власного 

досвіду, емпатія як 
співпереживання, 

натхнення як 
продуктивний 
творчий стан 

Духовне єднання 
людини зі світом, 

перетворення 
людської природи 

ресурсами 
духовности

Ключові 
концепти

Інтенція, 
усвідомлення, 

внутрішній план 
психіки

Регресія,
компенсація, 
субституція

Емпатія, ентузіазм, 
вчування

Творчий шлях, 
еманація, теургія

Тип 
переживання

Когнітивно-
смисловий

Емоційно-
спонукальний

Екзистенційно-
діяльний Самісно-духовний



ГАБІТУС

62 Випуск 78. Т. 2. 2025

з найглибших форм рефлексивного досвіду. Адже 
тривога – це не страх, а відповідальність за незво-
ротність і публічність власного вибору.

Ключовою особливістю сартрівської рефлек-
сивності є відмова від будь-яких трансцендент-
них засновків. Людина покинута у світ без Бога, 
без апріорних моральних норм, тож змушена 
створювати себе сама. Ця «занедбаність» – си-
туація, коли відсутні зовнішні гарантії правильно-
сті вибору – робить рефлексивність ще глибшою. 
Бо акти рефлексії тут становлять не лише само-
споглядання, а й процес-подію створення сенсу 
з нічого. Особистість формує себе, виходячи із 
внутрішнього напруження між свободою і необ-
хідністю діяти, не маючи готового морального чи 
екзистенційного сценарію. У сартрівському розу-
мінні, рефлексивність – це також боротьба із са-
мообманом (mauvaise foi), зі спокусою перекласти 
відповідальність на обставини чи традиції. Люди-
на вільна, навіть якщо прикидається невільною. 
І лише рефлексія, яка не боїться побачити свобо-
ду як тягар і привілей водночас, дає змогу бути їй 
автентичною.

Отже, рефлексивність у Сартра  – не тільки 
засіб пізнання, а й ресурс екзистенційного само-
творення. Це здатність жити у світі без заданих 
смислів і творити їх у межах особистої і колектив-
ної відповідальності. Екзистенціалізм у такій інтер-
претації – зовсім не філософія песимізму, як її іноді 
трактують, а гуманістичне вчення про те, як через 
рефлексію та відрефлексоване діяння людина стає 
сама собою й одночасно – Людиною [9].

Воднораз до сказаного додамо ще один важли-
вий момент. Так, у програмній статті А. Бандури, 
написаній у 1981 році та нещодавно перекладе-
ній українською [1], ключовим теоретичним осе-
реддям є глибока аналітика внутрішніх механізмів 
особистісного самосприйняття та рефлексії. Хоч 
увагу закцентовано на феномені саме самоефек-
тивності як окремому когнітивному механізмі, що 
визначає регуляцію поведінки, мотивацію, емоції та 
адаптивність індивіда, саме через ці процеси про-
стежується й висвітлюється рефлексивна природа 
соціалізованої людини. Рефлексивність особистості 
в авторській концепції обґрунтована як опосеред-
кована ланка між знанням і дією. А це означає, що 
між тим, що людина знає, і тим, як вона діє, пере-
буває / животочить складний процес самооцінки 
власних можливостей, який є суттю рефлексивної 
діяльності. Саме усвідомлення (self-awareness) 
та оцінювання (self-appraisal) своїх здібностей на 
шляху досягнення мети, впоратися із життєвими 
труднощами, подолати страх чи внутрішній спротив 
є феноменальним виразом глибокої саморефлексії. 

Особистість в А. Бандури постає як активний 
суб’єкт, що не лише піддається зовнішнім впливам, 
а й діяльно інтегрує ці впливи в систему власного 
досвіду, постійно переосмислюючи свої можливо-
сті, межі, роль у соціальному просторі. Суджен-
ня про самоефективність – це сутнісно мова про 
рефлексивну діяльність, у якій особа оцінює себе 

не просто як дієву одиницю, а як таку, що здатна 
бути поведінково-діяльною, ефективною, успіш-
ною. Це судження впливає на подальшу мотива-
цію, ступінь витривалості в ситуації перешкод, 
стійкість до фрустрацій. З теоретичного погляду 
на рефлексивність особливо важливою є части-
на дослідження, де описано, як люди з низьким 
рівнем самоефективності фокусуються на влас-
них недоліках і переоцінюють загрози. Тут відомий 
психолог фактично схарактеризовує дію негативної 
рефлексії, яка спричиняє стрес, гальмує продук-
тивність, порушує здатність адаптивно реагувати 
на зовнішні стимули. Натомість особистість із висо-
кою рефлексивною саморегуляцією головно через 
канал адекватного сприйняття своєї ефективності 
спроможна не тільки долати виклики, а й перетво-
рювати невдачі на зону зростання.

Окремо автор розглядає колективну ефектив-
ність, зокрема колективну рефлексію як меха-
нізм ухвалення рішень та організації соціального 
впливу. У цьому аспекті розкривається зв’язок між 
рефлексивною свідомістю окремої особи і систем-
ною рефлексією групи, локалізованим соціуму. 
Таке осмислення не лише індивідуального дос-
віду, а й колективного ось-буття – важливий ас-
пект модерного розуміння ідентичності особистості 
в складних соціокультурних умовах сьогодення. 
Цінним у цій статті є також те, що Бандура трак-
тує саме усвідомлення ефективності не як плинну 
рису, а як змінну, динамічну конструкцію, що може 
змінюватися під впливом досвіду, довкілля, вну-
трішніх актів самооцінки. Це вказує на динамічну 
рефлексивність, яка супроводжує процес особи-
стісного становлення, самоздійснення, самокон-
струювання у просторі соціальної чи природної 
реальності (див. [1]).

Тож рефлексивність у концепції А. Бандури – це 
не лише фонове явище, а базовий принцип функці-
онування особи як агента дії, мотивації, емоційної 
саморегуляції. Самоефективність – це не тільки 
віра в себе, а й результат глибокого діалогу із со-
бою, здатність до об’єктивації власного досвіду, 
до критичної переоцінки власної поведінки й стра-
тегічних виборів у потоці в житті. У цьому вимірі 
рефлексивність постає як джерело особистісного 
розвитку, а не як симптом сумніву, щонайперше як 
осердя психологічного самовизначення.

У межах рефлексивно-вчинкової парадигми 
одного з авторів (А. Фурман) рефлексія розгля-
дається не тільки як пізнавальний акт чи засіб са-
моспостереження, а і як системоутворювальний 
принцип методологічного мислення, що забезпечує 
саморозвиток особистості як суб’єкта мислення, 
діяльності, методологування [12; 14; 20]. Рефлек-
сія тут набуває онтологічного статусу, адже вона 
є засобом осмислення, організації, змістовного 
наповнення й вчинкового оформлення людської 
присутності у світі (див. [6]). Насамперед цілком 
слушно аргументується, що рефлексія реалізуєть-
ся в структурі вчинку, який є базовою одиницею 
миследіяльнісної організації суб’єкта особистісного 



63ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  Вікова та педагогічна психологія

щабля зрілості. Автор виокремлює п’ять логіко-ка-
нонічних стадій розвитку методологічної рефлек-
сії: пропедевтичну (передситуаційну), ситуаційну, 
мотиваційну, вчинкову та післядію. Ці стадії де-
монструють як логіку ведення миследіяльності, 
так і діалектичну динаміку становлення суб’єкта 
у взаємопрониклих актах мислення та діяння, де 
кожна стадія формує нову якість особистісного са-
мовизначення. 

Раціогуманістична цілісність авторської (А. Фур-
ман) концепції методологічної рефлексії в теоре-
тико-прикладній системі професійного методоло-
гування (див. [9; 10; 11; 12; 15; 18; 21; 22; 23]) по-
лягає в погляді на рефлексію як на живу, суб’єктну, 
структуровано-функційну дію, у якій особистість 
не просто аналізує власний досвід, а й активно 
розвиває себе як самість, що здатна до вчинення 
смисложиттєвого змісту. Так, на стадії вчинкової 
дії відбувається інтеграція логіки мислення і логіки 
ось-буття, що реалізується через вихід на множин-
не знання, співжиттєву присутність інших, а також 
на інтелектуально-емоційне вживання в буденні 
ситуації. У цьому розумінні рефлексія перетворю-
ється на діалогічний простір співмислення, у яко-
му усуспільнений суб’єкт не тільки здійснює вчи-
нок, а й усвідомлює себе як такого, хто вчиняє, 
мислить, творить, бере на себе відповідальності. 
Стадія післядії в структурі вчинку аргументовано 
розглядається як простір рефлексивного замикан-
ня, у межах якого діяч здійснює оцінку пройденого 
шляху, узагальнює результати попередніх стадій, 
трансформує досвід і формує новий рівень суб’єк-
тності. Це становить процес метареалізації мис-
лення, який не замикається на минулому, а від-
криває потенціал для подальшого самотворення 
та психокультурного зростання.

Рефлексивність як самісний ресурс особи-
стісного зростання і розвитку Я-концепції 

У методологічній концепції А. В. Фурмана 
рефлексивність постає як інтегральна особистісна 
характеристика, що забезпечує здатність особи ви-
ходити за межі ситуації, занурюватися в неї, бачити 
її з різних позицій, мислити про мислення, форму-
вати ціннісні орієнтири й визначати свою вчинкову 
позицію. Рефлексивність у цьому розумінні – це не 
стільки інтелектуальна властивість, скільки вну-
трішня культурна робота – спосіб-рівень методо-
логування особистості, яка мислить, усвідомлює, 
ухвалює рішення й несе відповідальність [12; 16]. 
Так, автором створено довершену модель рефлек-
сії, що дає змогу розглядати цей свідомісний пласт 
мислевчинення як канал становлення особистості, 
основу самісного позиціювання, критерій зрілости 
мислення й рамкову умову методологічної культу-
ри. Воднораз, на наше обопільне переконання, це 
уможливлює глибше осягнення розвитку рефлек-
сивності в освітньому процесі, науковому мисленні, 
консультативній практиці та в процесах самовизна-
чення людини в динамічному часопросторі драма-
тичного суспільного повсякдення.

У сучасному гуманітарному дискурсі, крім зазна-
ченого, проблема становлення Я-концепції особи-
стості розглядається крізь призму міждисциплінар-
них підходів, де рефлексивність вактуальнюється 
не лише як пізнавальний когнітивний процес, а і як 
ціннісно-екзистенційне діяння. Важливим внеском 
у розроблення концептуальних засад формуван-
ня Я є авторська модель самотворення позитив-
но-гармонійної Я-концепції, запропонована україн-
ською дослідницею О. Фурман [23; 24]. Її теоретич-
на позиція ґрунтується на інтеграції філософських, 
психологічних, педагогічних і культурологічних уяв-
лень про природу особистості та її саморозгортан-
ня в психічному, соціальному та духовному вимі-
рах буттєвості. Центральним положенням моделі 
є ідея самотворення як свідомого, осмисленого, 
внутрішньо вмотивованого процесу самобудування 
особистості, що розгортається на поліпроцесному 
ґрунті рефлексії. У цьому контексті рефлексивність 
трактується як системоутворювальне осереддя 
формування Я-концепції, яке забезпечує інтеграцію 
минулого досвіду, осмислення поточної ідентичнос-
ті та проєктування майбутнього Я. Це не тільки 
інтелектуальна здатність до самоспостереження, 
а й духовно-смислова організованість свідомого 
ресурсу людини, яка плекає особистісну автен-
тичність, внутрішню єдність та її спроможність до 
відповідального життєвого вибору.

Позитивно-гармонійна Я-концепція в теорії ін-
новаційно-психологічного клімату О. Є. Фурман 
(Гуменюк) постає як цілісне інтегративне утворен-
ня, що охоплює такі складники: когнітивний (усві-
домлення себе, власних рис, особливостей, ресур-
сів); емоційно-оцінковий (самоповага, прийняття 
себе, почуття гідности); вчинково-креативний (го-
товність до дії відповідно до прийнятого образу 
себе); спонтанно-духовний (усвідомлення сенсу 
буття, ідентичність, відповідальність). Окрім того, 
самотворення такого ступеня довершености кон-
цептуального Я особистості реалізується поетап-
но, у межах таких ключових структурно-функційних 
блоків: 1) забезпечення базової емоційної підтрим-
ки та безпеки – передумова відкритості особисто-
сті до самопізнання й самоусвідомлення; 2) актуа-
лізація процесу рефлексивного самоспостережен-
ня, що сприяє глибокому осмисленню власного Я, 
віднайденню відмінностей між справжнім та іде-
альним образом себе; 3) формування позитивного 
образу Я через інтеріоризацію гуманістичних цін-
ностей, досвіду прийняття з боку значущих інших 
і ціннісно-смислове конструювання узгодженого 
самовизначення; 4) становлення позитивно-гар-
монійної Я-концепції, яка поєднує елементи ре-
ального, ідеального та соціального Я в смислову 
єдність, здатну до збагачення в складному, супе-
речливому соціальному довкіллі; 5) самоконструю-
вання як творчий рефлексивний акт, що виводить 
особистість за межі заданих обставин та стимулює 
саморозвиток, самісну трансценденцію і духовне 
зростання (див.  [22, с. 309–349; 24]). О. Фурман 
підкреслює, що рефлексивність у цьому діалек-



ГАБІТУС

64 Випуск 78. Т. 2. 2025

тичному мереживі процесів має багатовимірний 
характер: від елементарної самооцінки до гли-
бокого духовного самопізнання, де Я постає не 
лише як об’єкт пізнання, а і як суб’єкт самопере-
творення. У такому висвітленні Я-концепція не 
становить статичне чи фіксоване утворення, а по-
стає як поліпроцесний самісний конструкт, який 
у кожному життєвому періоді переосмислюється, 
змінюється, уточнюється, хоч і водночас зберігає 
внутрішню цілісність як глибинний гештальт. Звідси 
також висновується, що життєвий шлях особисто-
сті має особливу вчинкову динаміку, де в реальних 
моральних й екзистенційних актах учинення від-
бувається максимальне наближення до ідеаль-
ного Я. Саме через учинок вона суб’єктно долає 
внутрішні конфлікти, суперечності, і ресурсами 
рефлексії здійснює духовно зумовлений вибір, 
що уможливлює справжнє становлення, причому 
не тільки соціально прийнятного, а й автентично-
го Я. У будь-якому разі в зазначеній теоретичній 
концепції рефлексивність є центральним, інтегру-
вальним і змістоутворювальним чинником сфери 
самосвідомости, у якій Я-концепція функціонує 
не лише як індивідуальне утворення, а і як кові-
тально вкорінена самісна цілісність, що постійно 
створюється в діалозі особистості із собою, світом 
і власною духовністю.

В аналітичних контекстах сучасної психологіч-
ної науки рефлексія розглядається як багатови-
мірний феномен, що охоплює властивості, стани, 
процеси та функції особистості. Так, у дослідженні 
О. Савченко як не лише систематизовано численні 
підходи до вивчення рефлексії, так і започатко-
вано напрям пошукувань у форматі «психології 
рефлексії особистості» з урахуванням когнітивного, 
екзистенційного, соціального й метакогнітивного 
вимірів пізнання [8]. Окрім того, на основі ідей Лок-
ка, Канта, Гусерля та класиків вітчизняної психо-
логії (Л. Виготський, С. Рубінштейн, П. Блонський) 
авторка аналізує рефлексію як механізм найвищого 
рівня організації психіки, що забезпечує здатність 
особи долати власну системну обмеженість. Така 
природа рефлексії – як можливості психіки «вийти 
за межі себе» – знаходить підтвердження у відомій 
ідеї: психіка упредметнює себе власним функціо-
нуванням. Це дає змогу особистості не тільки фор-
мувати репрезентації, а й здійснювати контроль, 
регуляцію, проєктування змін і цілеспрямоване 
вдосконалення себе.

Примітно й те, що О. Савченко поділяє рефлек-
сію на три аналітичні аспекти, а саме: а) як меха-
нізм свідомости; б) як процес усвідомлення по-
точних психічних станів; в) як властивість, що за-
безпечує стабільність Я-концепції. На цих засадах 
вона виокремлює метаінтенційність рефлексії 
(за Р. Ван Гуліком), що вказує на її зв’язок із фор-
муванням перспектив і здатністю до вторинного 
мислення. Тому рефлексивність розвитково акту-
алізується як «двоєдине внутрішнє поле», у якому 
суб’єкт продукує поміжні та надлишкові думки, су-
дження, емоції і дії стосовно власних переживань. 

Так, рефлексія виконує функцію смислового роз-
ширення досвіду, трансформуючи базову когніцію 
на рівень осмислення й перетворення.

Розгортаючи психологічне розуміння рефлек-
сії, О. Савченко зосереджує увагу на її подвійній 
спрямованості – як на зовнішні дії (через аналіз 
поведінки, результатів діяльності), так і на внутріш-
ній світ (через смислову інтерпретацію власного 
прожиття). Вона протиставляє діяльнісний та ек-
зистенційний підходи до аналізу рефлексії, акцен-
туючи на останньому як на справжньому механізмі 
смислоутворення, що забезпечує самопізнання, 
філософське осмислення життя, моральний вибір. 
У цьому розумінні рефлексія особистості – це пе-
редумова для формування її ідентичності, вибору 
цінностей, життєвих стратегій і світоглядних моде-
лей діяння.

Значну увагу О. Савченко приділила проблемам 
визначення статусу рефлексії в системі психологіч-
них понять. Зважаючи на методологічну невизна-
ченість терміну, його багатозначність (рефлексія 
як стан, як процес, як властивість) аргументована 
важливістю комплексного міждисциплінарного під-
ходу до її дослідження, насамперед із позиції по-
стнекласичної науки, де особистість розглядається 
як активний творець власного життя. До того ж 
варто змінити дослідницьку парадигму з когнітив-
но-аналітичної на когнітивно-синтетичну, інтегру-
вати типології рефлексії, наявні в сучасних науко-
вих школах, а також детально вивчити три рівні її 
організації: інтелектуальний (аналіз діяльності та 
знань); метакогнітивний (усвідомлення та регуляція 
способів мислення); особистісний (ціннісне пере-
осмислення, формування ідентичності) [8].

У синтезі сучасних дослідницьких позицій 
О. Савченко виокремлює три функції рефлексії: 
відображувальну, що забезпечує аналіз діяльності 
й когнітивних схем; регуляторну – відповідає за 
координацію та оптимізацію активності; перетво-
рювальну – активує ресурси саморозвитку, само-
визначення. Ці функції реалізуються в різних типах 
рефлексії – від ситуативної до екзистенційної – 
і прямо пов’язані з рівнем когнітивної інтеграції 
суб’єкта. Тож рефлексія в цій моделі – не лише 
засіб оцінки, а й знаряддя внутрішнього творення 
особою самої себе.

У підсумку теоретична концепція проф. О. Сав-
ченко розлого обґрунтовує ідею рефлексивної ком-
петентності як інтегрованого особистісного утво-
рення, що координує психічну активність на всіх 
рівнях її розвиткового функціонування. Вона оргді-
яльнісно узасадничує ковітальний досвід особисто-
сті, даючи їй змогу не лише адаптуватися, а й пе-
ретворювати себе. Така компетентність забезпечує 
оптимальну мобілізацію ресурсів, інтеграцію мо-
тиваційних, когнітивних, поведінкових і смисло-
життєвих складників [8]. Водночас, за концепцією 
названої української дослідниці, рефлексія є психо-
логічним інструментом самовизначення й розвитку 
суб’єктності, що долає традиційні розриви між фі-
лософією, психологією діяльності, когнітивістикою 



65ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  Вікова та педагогічна психологія

та педагогікою. Тому ця концепція має як феноме-
нологічну вагомість, так і методологічну значущість, 
адже пропонує дієві поняттєво-категорійні засоби 
пізнання рефлексивної компетентності. 

Нещодавно Я. Бугерко та Д. Кузьминська 
здійснили комплексне дослідження рефлексії як 
складного багатоаспектного психічного феноме-
ну, що охоплює як індивідуально-психологічні, так 
і соціально-культурні виміри свідомої діяльності 
особистості [26]. У їх витлумаченні рефлексія – це 
здатність особистості усвідомлювати, аналізувати 
й переосмислювати власну діяльність, мислення та 
досвід, що не зводиться лише до когнітивного акту, 
а репрезентує глибинний рівень психодуховного 
самопізнання й самісної буттєвості. Головна ідея 
дослідження – теоретичне обґрунтування сенси-
тивності перебігу рефлексивних процесів у фор-
муванні суб’єктної позиції особистості юнацького 
віку, зокрема в контексті організації та реалізації 
самісного ухвалення рішень.

Зазначений проблемний висхід висвітлюється 
через призму інноваційної моделі модульно-роз-
вивального навчання, розробленої А. Фурманом, 
у межах якої процес навчання постає як багаторів-
нева динамічна система, що забезпечує природне 
розгортання інтелектуальної, особистісної, смис-
лової та духовно-екзистенційної рефлексії [13; 19; 
24]. Так, у модульно-розвивальному освітньому ци-
клі кожна із цих форм рефлексії відповідає окремо-
му періоду розвитку пошукової особистісної актив-
ності: від інформаційно-пізнавального до норма-
тивно-регуляційного, потім до ціннісно-смислового 
й нарешті до духовно-креативного. Значну увагу 
приділено концептуалізації рефлексії як не тільки 
властивості психіки, а й метапроцесу, що виконує 
регуляторну, оцінкову та конструювальну функції 
в життєпотоці свідомости суб’єкта. Дієвим засобом 
теоретизування стало поняття «рефлексивна мис-
ледіяльність», зміст якого охоплює свідому аналі-
тичну роботу особи з власними психічними проце-
сами. Такий підхід дає змогу розглядати рефлексію 
не лише як результат взаємодії пізнавальних, емо-
ційних і вольових компонентів особистості, а і як 
потенційний механізм самооновлення, творчого 
переосмислення та самотворення. Інноваційним 
є насамперед звернення вищеназваних дослід-
ників до феномену креативної рефлексивності, 
суть якого полягає в здатності особистості до ґрун-
товного самопізнання, реінтерпретації власного 
досвіду, до опрацювання альтернативних моделей 
осмислення життєвих ситуацій (див. [6]). Метод 
рефлексивних інверсій, що описаний у лоні рефле-
практики, репрезентує дієвий інструмент занурення 
особи в «психовіртуальний іншосвіт», що дає їй 
змогу зняти ментальні бар’єри, зруйнувати стерео-
типні уявлення про себе та активізувати внутрішній 
потенціал розвитку. Це набуває особливого значен-
ня в юнацькому віці, коли особистість перебуває 
в стані пошуку ідентичності, сенсів та життєвих орі-
єнтирів. І в цей період саме наступність навчальних 
ситуацій становить інтегральну психологічну умову 

запуску багатовекторного рефлексивного пошуку. 
Завдяки фазовій структурі (виникнення → станов-
лення → розв’язування → зняття), вона стимулює 
різні компоненти рефлексії: від аналітико-оцінного 
до прогностичного. Впровадження таких ситуацій 
в освітній процес сприяє формуванню рефлексив-
ної позиції, яка забезпечує вихід особистості за 
межі стереотипних дій, відкриття нових способів 
пізнавальної активності, розвиток гіпотетико-де-
дуктивного мислення й усвідомленого ухвалення 
рішень [26].

У підсумку доведено, що рефлексивна орга-
нізація процесу ухвалення рішень у юнацькому 
віці постає як поетапна структурована система, що 
містить предметно-операційний рух думки, рефлек-
сивно-предметне перетворення, осмислення та 
переосмислення завдань і, нарешті, активну само-
перебудову внутрішнього світу здобувача освіти. 
Саме завдяки рефлексії юнацька особистість здат-
на здійснювати перехід від пасивного привласнен-
ня знань до самостійного створення смислів, на-
буття досвіду ухвалення рішень, критичної оцінки 
власної діяльності та проєктування індивідуальної 
освітньої і життєвої траєкторій.

Рефлексивність розглядається нами як інте-
гральна особистісна характеристика, що в умовах 
соціальних трансформацій, глобальних викликів 
і війни набуває особливої значущості. І це зрозумі-
ло. Сучасна людина має бути здатною до підтри-
мання психічного здоров’я, ефективного функціо-
нування, оновлення внутрішніх ресурсів і самореа-
лізації. Саме рефлексивний потенціал особистості 
забезпечує здатність до самоосмислення, адекват-
ного оцінювання власних вчинків, навколишнього 
світу та ухвалення рішень у змінному середовищі. 
Рефлексивність у цьому аналітичному розрізі по-
стає як здатність до самоусвідомлення, яка ґрун-
тується на поєднанні когнітивного, емоційного та 
мотиваційного аспектів досвіду, а також узасаднює 
критичне мислення, саморозвиток й самотворення.

Вбачаємо особливу психодидактичну цінність 
у креативній рефлексивності, що охоплює творчу 
активність суб’єкта у сфері смислотворення [6]. Її 
основний самісний зміст – це не лише здатність до 
самопізнання, а й акт творення нових форм влас-
ної ось-буттєвости, нових сенсів, смислів, стратегій 
діяння. Така рефлексивність охоплює як інтелек-
туальну рефлексію, так і моральний та духовний 
пояси / поля креативної діяльності особистості, 
організованої як вмотивоване й етичне за змістом 
учинення. Крім того, вона передбачає не просто 
аналіз або осмислення минулого, а ще й продук-
тивну здатність особи змінювати себе, навколишнє 
середовище і власну життєву траєкторію; розгляда-
ється як така, що формується поступово – від фра-
гментарних виявів у межах когнітивних процесів до 
цілісної особистісної риси-якості.

Інакше кажучи, здатність особистості до багато-
вимірного самоусвідомлення – ментального, соці-
ального, емоційного, інтенційного – це способи-сту-
пені спрямування буттєвості людини у формах 



ГАБІТУС

66 Випуск 78. Т. 2. 2025

дії, поведінки, діяльності, спілкуванні та вчинках. 
У цьому розумінні рефлексія не є лише внутрішнім 
актом, вона має онтологічне підґрунтя і набуває 
методологічного змісту, стаючи засобом і метою 
самопізнання, а також підґрунтям метамислення. 
Саме тому креативна рефлексивність утілюється 
в акті вчинку – дії, що поєднує внутрішню свідо-
мість, моральне осмислення і спрямованість на 
оновлення.

На основі ідей, принципів і концепцій постнекла-
сично зорієнтованої модульно-розвивальної освіти 
нами створена модель креативної рефлексивності 
як багатокомпонентної системи, що охоплює інфор-
маційно-пізнавальний, мотиваційно-оцінювальний, 
діяльно-вольовий та інструментально-саморефлек-
сивний аспекти, що в подієвому розгортанні ста-
новлять довершений учинок особистісної рефлек-
сії. Вочевидь висвітлення психологічного змісту 
цих аспектів виходить за предметний формат 
цього дослідження, тому його ми залишаємо на 
майбутнє. Наразі підкреслимо головне: екзистен-
ція креативної рефлексивності – це завжди вихід 
особистости на горизонти самісного усвідомлення, 
конструювання смислових схем і смислотворення, 
які синтетично організуються в метакомпетентність, 
що інтегрує її ментальний і життєвий досвід, опано-
вані форми і способи діяльності та мислевчинення, 
розвиткові потенції і спроможності психодуховного 
зростання й самоздійснення. 

Так, рефлексивність і креативна рефлексивність 
набувають не лише психологічного змісту, а й аксі-
ологічного, освітнього та методологічного вимірів 
осмислення. Вони є основою становлення мисля-
чої, моральної, діяльнісної особистості, здатної не 
тільки пристосовуватись до світу, а й творчо його 
змінювати, спираючись на усвідомлення себе як 
суб’єкта власного життєвого і професійного шляху.

Висновки. 1. Рефлексія виявляється не про-
сто як акт самоспостереження чи мислення про 
мислення, а як глибокий процес особистісного пе-
режиття і внутрішнього опрацювання вчинкової дії, 
що вже відбулася. Вона функційно виконує роль 
психологічної післядії – акту або механізму, завдя-
ки якому людина здатна не лише усвідомити зна-
чення вчинку, а й трансформувати його у важливу 
смислосенсову сферу її особистісного досвіду. Так 
рефлексія зорганізовує і структурує внутрішній світ 
людини як свідомої істоти, формуючи здатність до 
осмислення себе як суб’єкта дії і самоздійснення. 
До того ж рефлексія і рефлексивність, як спорід-
нені функціонали екзистенції свідомости людини, 
в канонічному зверненні мають учинкову самісну 
організацію, що охоплює ситуаційний, мотивацій-
ний, дійовий і післядійовий компоненти / стадії по-
стійно відновлювальної здатності рефлексування 
на вищих рівнях її свідомої ось-буттєвості. 

2. У рефлексивному акті післядіяльного вчинен-
ня вперше виокремлено чотири послідовні, вза-
ємоспричинені та різнозмістові такти, що схарак-
теризовані відповідно до логіко-канонічної струк-
тури вчинку В. Роменця такими психологічними 

категоріями, як інтеріоризація, катарсис, екстаз, 
переображення. Доведено, що інтеріоризація 
в контекстах рефлексивно-смислового опрацю-
вання забезпечує перехід зовнішнього у внутрішнє, 
його переосмислення та інтенціювання, катар-
сис – емоційне очищення через переживання кон-
флікту й досягнення психічної розрядки – зняття 
внутрішнього напруження, екстаз – вихід особи за 
межі власного Я та відкриття натхненних горизонтів 
трасцендування, переображення – її екзистенційне 
єднання з ось-буттям як самісного творчого акту 
і перетворення власної природи на духовних за-
садах. У такий спосіб створена авторська матриця 
вчинкової організації взаємозалежності категорій-
ної визначеності динамічної структури післядії і по-
етапного розвитку рефлексії.

3. У межах рефлексивного поліпроцесного ци-
клу вчинок набуває нового виміру – він постає не 
лише як подія, а і як форма внутрішнього самови-
значення. Вчинковий канон – це внутрішній орієн-
тир свідомого життя особистості, який забезпечує 
узгодження між ідеалом і реальністю, водночас 
зберігає напруження між ними, що стимулює по-
дальше її психодуховне зростання. Цей канон 
функціонує як архетип моральної дії, закладений 
у глибинах психіки, який активізується в екзистен-
ційно значущих ситуаціях. У такий спосіб створю-
ється і самісно поширюється дія актів рефлексії 
і спричинювальний вплив рефлексивності на пое-
тапне звершення вчинку аж до післядіяльної фази, 
де підсумкове рефлексування домінує в життєпо-
тоці свідомости.

4. Рефлексія відіграє ключову роль не лише 
у спрямуванні та внутрішній організації процесів 
самоусвідомлення особистості, а й у генезі та 
еволюції її Я-концепції як центральної ланки са-
мосвідомости (О. Фурман-Гуменюк). Саме вона 
забезпечує інтеграцію минулого, осмислення тепе-
рішнього й проєктування майбутнього образу себе. 
Я-концепція в більш-менш гармонізованому вигляді 
постає як динамічна структура, що розгортається 
внаслідок глибокої саморефлексії та особистісного 
вибору й охоплює когнітивний, емоційний, поведін-
ковий та екзистенційний складники / компоненти, 
кожен із яких характеризується різноспрямованою 
рефлексивністю як атрибутивною ознакою здатно-
сті усвідомлення і миследіяльно уприсутнюватися 
у світі, розширюючи із кожним учинковим актом 
поле власної самосвідомости.

5. Креативна рефлексивність є окремим якіс-
ним новоутворенням як вищої форми канонічного 
перебігу цілісного рефлексивного процесу, що охо-
плює не лише самопізнання та самовизначення, 
а й здатність особи до творення нових життєвих 
смислів, інтелектуальних моделей поведінки, мис-
лесхем діяльності та вчинення й до продукування 
самісних перетворень, що перебувають на межі 
іманентного і трансцендентного та які розширю-
ють і збагачують її смислові горизонти ось-буттє-
вості сферних потоків свідомости й самосвідомос-
ти. Такого психодуховного виміру рефлексивність 



67ISSN (Print): 2663-5208, ISSN (Online): 2663-5216

  Вікова та педагогічна психологія

синергійно поєднує інтелектуальний, соціальний, 
моральний і духовний канали активності особисто-
сті, є ключовим чинником не тільки її адаптації та 
суспільно унормованої поведінки, а й креативних 
рішень і дій, вмотивованого саморозвитку та ек-
зистенційної самоактуалізації, повноцінного свідо-
місного функціонування в складних умовах не чітко 
визначеного повсякдення.

ЛІТЕРАТУРА:
1.	Бандура А. Механізм самоефективності у люд-

ському функціонуванні. Психологія і суспільство. 
2024. №. 2. С. 63–94. DOI: https://doi.org/10.35774/
pis2024.02.063

2.	Бахтін М. До філософії вчинку. Психологія і 
суспільство. 2019. № 1. С. 5–34. DOI: http://doi.org/​
102307/431748

3.	Бердяєв М.О. Особистість як творчий акт. Пси-
хологія і суспільство. 2024. № 1. С. 49–80. DOI: 
https://doi.org/10.35774/pis2024.01.049

4.	Гайдеґґер М. Лист про гуманізм. Психологія і 
суспільство. 2023. № 2. С. 51–74. DOI: https://doi.org/​
10.35774/pis2023.02.051

5.	Гусерль Е. Картезіанські медитації. Вступ до 
феноменології / пер. з нім. А. Вахтеля. Київ : Темпора, 
2021. 304 с.

6.	Кузьминська Д.М. Ідея креативної рефлексив-
ності та її психологічне обґрунтування. Психологія і 
суспільство. 2024. № 1. С. 159–170. DOI: https://doi.
org/10.35774/pis2024.01.159

7.	Роменець В.А., Маноха І.П. Історія психології 
XX століття: навч.-метод. посіб. Київ : Либідь, 2017. 
1056 с.

8.	Савченко О.В. Рефлексивна компетентність 
особистості: монографія. Херсон : ПП Вишемир-
ський В. С., 2016. 593 с.

9.	Сартр Ж.-П. Екзистенціалізм – це гуманізм. 
Психологія і суспільство. 2022. № 2. С. 49–65. DOI: 
https://doi.org/10.35774/pis2022.02.049

10.	Фурман А.А. Інтенційність як сутнісна озна-
ка смисложиттєвого буття особистості. Психологія і 
суспільство. 2019. № 3–4. С. 118–137. DOI: https://
doi.org/10.35774/pis2019.03/118

11.	 Фурман А.А. Психологія смисложиттєвого 
розвитку особистості: монографія. Тернопіль : ТНЕУ, 
2017. 508 с.

12.	Фурман А.В. Архітектоніка теорії діяльності: 
рефлексивно-вчинковий сценарій метаметодологу-
вання. Психологія і суспільство. 2022. № 1. С. 7–94. 
DOI: https://doi.org/10.35774/pis2022.01.007

13.	Фурман А.В. (гол. ред.). Модульно-розвиваль-
на система як соціокультурна організація. Психологія 
і суспільство: спецвипуск. 2022. № 3–4. 292 с.

14.	Фурман А.В. Ідея і зміст професійного мето-
дологування : монографія. Тернопіль : ТНЕУ, 2016. 
378 с.

15.	Фурман А.В. Категорійна матриця вітакультур-
ної методології: від мислевчинення до канону. Психо-
логія і суспільство. 2023. № 2. С. 6–50. DOI: https://
doi.org/10.35774/pis2023.02/006

16.	Фурман А.В. Методологічна оптика як інстру-
мент мислевчинення. Психологія і суспільство. 
2022. № 2. С. 6–48. DOI: https://doi.org/10.35774/
pis2022.02.006

17.	Фурман А.В. Методологічна реконструкція 
предметного поля канонічної психології. Психологія 
особистості. 2019. № 1(10). С. 5–21. DOI: https://
doi.org/10.15330/ps.10.1.5-21

18.	Фурман А.В. Модульно-розвивальний ор-
гпростір методологування: аргументи і розширення. 
Психологія і суспільство. 2017. № 1. С. 34–49. DOI: 
https://doi.org/10.35774/pis2017.034

19.	Фурман А.В. Модульно-розвивальне навчання: 
принципи, умови, заперечення: монографія. Київ : 
Правда Ярославичів, 1997. 340 с.

20.	Фурман А.В. (упоряд., відп. ред., перекл.). Си-
стема сучасних методологій: хрестоматія у 4-х томах. 
Тернопіль : ТНЕУ, 2015. Т. 1. 314 с. Т. 2. 344 с. Т. 3. 
400 с. 2021. Т. 4. 400 с. Т. 5. (додатковий). 605 с.

21.	Фурман А.В., Фурман О.Є., Шандрук С.К. та 
ін. Вітакультурна методологія. До 25-річчя наукової 
школи професора А. В. Фурмана : колективна моно-
графія. Тернопіль : ТНЕУ. 2019. 980 с.

22.	Фурман А.В., Фурман О.Є., Шандрук С.К. та 
ін. Методологія і психологія гуманітарного пізнання : 
колективна монографія. До 25-річчя наукової школи 
професора А. В. Фурмана. Тернопіль : ТНЕУ, 2019. 
998 с.

23.	Фурман (Гуменюк) О.Є. Теорія і методологія ін-
новаційно-психологічного клімату загальноосвітнього 
закладу : монографія. Ялта – Тернопіль : Підручники 
і посібники, 2008. 340 с.

24.	Фурман О.Є. Я-концепція як предмет багатоа-
спектного теоретизування. Психологія і суспільство. 
2018. № 1–2. С. 38–67. DOI: https://doi.org/10.35774/
pis2018.01.038

25.	Юнг К.Г. Архетипи і колективне несвідоме. 
Львів : Астролябія, 2023. 608 с.

26.	Buherko J., Kuzmynska D. Reflexive organization 
of decision-making process in youth. Психологія і сус-
пільство. 2024. № 2. С. 147–156. DOI: https://doi.org/​
10.35774/pis2024.02.147

Стаття надійшла у редакцію: 30.10.2025
Стаття прийнята: 10.11.2025

Опубліковано: 08.12.2025

https://doi.org/10.35774/pis2024.02.063
https://doi.org/10.35774/pis2024.02.063
http://doi.org/102307/431748
http://doi.org/102307/431748
https://doi.org/10.35774/pis2024.01.049
https://doi.org/10.35774/pis2024.01.159
https://doi.org/10.35774/pis2024.01.159
https://doi/org/10.35774/pis2019.03/118
https://doi/org/10.35774/pis2019.03/118
https://doi.org/10.35774/pis2022.01.007
https://doi.org/10.35774/pis2023.02/006
https://doi.org/10.35774/pis2023.02/006
https://doi.org/10.35774/pis2022.02.006
https://doi.org/10.35774/pis2022.02.006
https://doi.org/10.15330/ps.10.1.5-21
https://doi.org/10.15330/ps.10.1.5-21
https://doi.org/10.35774/pis2017.034
https://doi.org/10.35774/pis2018.01.038
https://doi.org/10.35774/pis2018.01.038
https://doi.org/10.35774/pis2024.02.147
https://doi.org/10.35774/pis2024.02.147

